
revistaeixo.ifb.edu.br
ISSN 2238-5630
Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

Recebido em: 31/08/2025
Aceito em: 01/10/2025

POLISSEMIA SOMÁTICA SOBRE CORPO

SOMATIC POLYSEMY ON BODY

RESUMO: Este artigo se desenvolve na confluência de três eixos temáticos dentro da 
pluriversalidade de compreensões sobre corpo, a partir de abordagens somáticas e prin-
cípios contracoloniais, compartilhados por três artistas pesquisadoras do Programa de 
Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal da Bahia. Cunha-se assim as 
expressões-tema: corpo em chamas, corpo acervo e corpo (des)contínuo, que são subtí-
tulos ao corpo do texto e (multi)versam sobre prazer, memória e (in)finitude, dentre outras 
noções relacionadas ao consenso de que o futuro é ancestral. Nesse trílogo polissêmico 
acerca do corpo e do soma, a versão ocidental do uso da Somática é devidamente reco-
nhecida, ao mesmo tempo, em que também pode ser percebida como um antídoto contra 
o colonialismo, o binarismo, o mecanicismo, o machismo, o racismo, o capitalismo e suas 
variantes de inúmeras violências. Através de uma escuta mais profunda do soma como 
um corpo vivo, defende-se que é possível ativar estados, percepções e estratégias de fuga, 
sobrevivência e cura, tanto individuais quanto coletivas, em conexão com cosmologias 
outras que não as eurocentradas. 
Palavras-chave: Somática; contracolonialismo; corpo em chamas; corpo acervo; corpo 
(des)contínuo. 

ABSTRACT: This article is built on the confluence of three thematic axes within the pluriv-
ersality of understandings about the body, based on somatic approaches and countercolonial 
principles, shared by three research artists from the Graduate Program in Performing Arts 
at the Federal University of Bahia. The theme expressions are thus coined: body on fire, body 
heap and (dis)continuous body, which are subtitles to the body of the text, and (multi)verse 
about pleasure, memory and (in)finitude, among other notions related to the consensus 
that the future is ancestral. In this polysemic trilogue about the body and the soma, the 
Western version of the use of Somatics is duly recognized, at the same time that it can also 
be perceived as an antidote against colonialism, binarism, mechanism, male chauvinism, 
racism, capitalism and its variants of countless forms of violence. Through a deeper listening 
to the soma as a living body, it is argued that it is possible to activate states, perceptions and 
strategies of escape, survival and healing, both individual and collective, in connection with 
cosmologies other than Eurocentric ones.
Keywords: Somatics; countercolonialism; body in flame; body heap; (dis)continuous body. 

Alice Nascimento da Cunha Magalhães1
Milianie Lage Matos2

Vivian Gabriele Schmitz3 

1. Mestra em Artes Cênicas 
Universidade Federal da Bahia
E-mail: alicecontaalice@gmail.com
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0576992916311326
ORCID: 0009-0004-7638-655X

2. Mestra em Dança
Universidade Federal da Bahia
E-mail: milianie@gmail.com
Lattes: https://lattes.cnpq.br/1448306431005762
ORCID: 0000-0002-9140-7468

3. Mestra em Artes Cênicas 
Universidade Federal da Bahia
E-mail: viviandromaca@gmail.com
Lattes: https://lattes.cnpq.br/7778378015013531
ORCID: 0009-0000-4312-8475

ISSN 2238-5630
Brasília-DF, v. 14, n. 3, setembro-dezembro de 2025revistaeixo.ifb.edu.br

DOSSIÊ 2 - Epistemologias 
somáticas na pesquisa artística



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

2

INTRODUÇÃO

Durante os encontros intensivos do componente curricular 
Tópicos Especiais em Artes Cênicas IV – Epistemologias Somá-
ticas na Pesquisa Artística, ministrado pelo Professor Doutor 
Diego Pizarro (IFB) para os cursos de Mestrado e Doutorado 
do PPGAC-UFBA 2023.2, pudemos estabelecer uma atmosfera 
coletiva de práxis somáticas, com margem de transposições para 
cada corpo-pesquisa ao seu momento/entendimento. Temos 
em comum a circunscrição no Programa de Pós-Graduação em 
Artes Cênicas da Universidade Federal da Bahia, duas de nós 
no Mestrado e uma no Doutorado. A escolha de junção para a 
escrita deste trabalho foi regida pelas aproximações epistêmicas 
e por percepções físico-sensoriais disparadas durante as aulas 
presenciais do componente. 

Somos três pessoas em percursos e momentos diferentes 
de vida-pesquisa. Em comum ainda, antes de tudo, somos mu-
lheres, e então mulheres que nos tornamos artistas das Artes 
da Presença, do Corpo, da Cena e os nossos territórios-corpos 
fazem-nos como companheiras de uma mesma vizinhança de 
valores e entendimentos partilhados: o de que toda a experiência 
que nos acontece (Bondía, 2015), acontece no corpo, com o 
corpo, através do corpo… e também da importância de suscitar 
práticas/pensamentos contracoloniais (Bispo dos Santos, 2023).

Posicionamo-nos contra a hegemonia das epistemologias 
eurocentradas, e a favor de cosmologias outras. Nesse ponto, 
pode-se notar um impasse, pois o campo da Somática surge e 
se desenvolve majoritariamente em contexto euroamericano, 
no território conceitual do que está sendo chamado de Norte 
Global, em contraposição à ideia de Sul Global. No entanto, o 
pesquisador José Juliano Gadelha em seu artigo O Sensível Ne-
gro (2019), nos dá uma pista de como e onde a Somática pode 
cruzar com práticas contracoloniais:

[...] a primeira terra devastada é o corpo. O corpo consiste na 
dimensão de mediação (no sentido de infecção das assimetrias 
e não de consenso, tampouco de hibridismo) entre todos os 
eixos de poder. Por isso, alerto que, ao falar em mundos do sul, 
faço-o em referência a mundos subalternizados, e não neces-
sariamente a mundos geograficamente localizados no hemis-
fério Sul do planeta. O sul por mim invocado está no sentido 
contrário de Hegemonia. [...] Supremacismo e subalternização, 
centro e margem, privilégios e precariedades podem coabitar 
os mesmos espaços e tempos, sendo o corpo a dimensão da 
mediação. Tudo está infectado, não meramente conectado. 
Por isso, todo contraplano de se pôr à parte da Norma é um 
exercício de cura. (Gadelha, 2019, p.11)

“Exercício de cura” parece uma boa expressão para referirmo-
-nos à vivência metodológica corporalizada deste componente 

que cursamos juntas, onde experienciamos a Somática como 
Pesquisa em atividades de percepção, criação, integração e au-
torregulação. Numa das práxis somáticas propostas, em duplas 
contornamos com giz pastel o corpo da colega deitada sobre 
um papel metro pardo. Ao longo da imersão, éramos instigadas 
com perguntas e outras motivações movedoras, o que resultou 
na confecção de mapas somáticos do corpo-pesquisa de cada 
estudante. Tais mapas nos trouxeram (e seguem trazendo) pistas 
preciosas dos caminhos que queremos percorrer, inclusive neste 
artigo, e a eles voltaremos mais adiante. Mas de antemão fica 
nítido o quanto esses materiais expandem, ao mesmo tempo 
que também dão concretude aos diversos corpos que podemos 
acessar com as abordagens somáticas.

Assim, aventuramo-nos na pluriversalidade das compreen-
sões acerca de corpo com o intuito de encontrar confluências 
entre nossas motivações e curiosidades pessoais. Organizamos 
este artigo a partir de três temáticas relacionadas à noção de 
corpo, inerentes às nossas pesquisas individuais: Vivian traz 
um corpo em chamas, dialogando com noções trazidas por 
Silvia Federici (2017), Geni Núñez (2021), Ramón Grosfoguel 
(2016) e Susan Aposhyan (2001); Alice traz um corpo acervo, 
conjuntura não linear e atemporal de nossas faltas e excessos ao 
longo do existir, em troca com pensamentos de Grebler e Pizarro 
(2019), Fagundes e Kersting (2021), Tiburi (2018) e Bispo dos 
Santos (2023); e Milianie traz um corpo (des)contínuo, que 
aborda a ideia de finitude, através do entrelaçamento entre as 
cosmologias Quilombola (Bispo dos Santos, 2023), Indígena 
(Krenak, 2022) e Somática (Fernandes, 2019; Pizarro, 2020).

A ideia de contracolonialismo nos chega pelas catalisa-
doras palavras de Antônio Bispo dos Santos, o Nêgo Bispo 
(1959-2023), autor quilombola piauiense que “[...] Desde cedo, 
foi incumbido de desenvolver a habilidade de traduzir para 
a escrita a sabedoria de seu povo e mediar as relações com o 
Estado, cuja violência se manifesta, também, pela invalidação 
da oralidade.” (Bispo dos Santos, 2023, p. 68). Em seu último 
livro, A terra dá, a terra quer (2023), ele nos conta sobre o que 
chamou de “guerra das denominações”, que o fez trazer assim 
a ideia/ação do que pode ser contracolonial:

[...] É o que chamamos de guerra das denominações: o jogo 
de contrariar as palavras coloniais como modo de enfraque-
cê-las. [...] Para enfraquecer o desenvolvimento sustentável, 
nós trouxemos a biointeração; para a coincidência, trouxemos 
a confluência; para o saber sintético, o saber orgânico; para 
o transporte, a transfluência; para o dinheiro (ou a troca), o 
compartilhamento; para a colonização, a contracolonização… 
e assim por diante. (Bispo dos Santos, 2023, p. 4)

Talvez seja importante elucidar um pouco melhor aqui do que 
se trata a colonização, à qual queremos nos contrapor. Os livros 

POLISSEMIA SOMÁTICA SOBRE CORPO

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

3

de história costumam se referir eufemisticamente a processos 
de expansão territorial e colonização praticados sobretudo por 
países europeus ao longo do século XVI, mas o autor porto-ri-
quenho Ramón Grosfoguel (2016) redimensiona assertivamente 
os termos, referindo-se a quatro genocídios/epistemicídios 
no período referido, a saber: o genocídio/epistemicídio con-
tra pessoas muçulmanas e judias na conquista de Al-Andalus, 
contra povos nativos na conquista das Américas, contra povos 
africanos na conquista de África e sua escravização nas Américas 
e, finalmente, contra as mulheres europeias queimadas vivas 
acusadas de bruxaria (Grosfoguel, 2016, p. 25).

Para tratarmos de nossa realidade mais imediata, a 
deste país que foi nomeado/dominado (Dumas, 2022) como 
Brasil, e também para seguirmos um pouco mais com Nêgo 
Bispo na ideia de enfraquecer o colonialismo através do 
contracolonialismo – que diga-se não somente de passagem, há 
tempos é praticado por aqui por povos indígenas e quilombolas 
– ele ainda acrescenta:

Os indígenas viviam no Brasil em um sistema de cosmologia 
politeísta. Viviam integrados cosmologicamente, não viviam 
humanisticamente. Chegaram então os portugueses com as suas 
humanidades, e tentaram aplicá-las às cosmologias dos nossos 
povos. Não funcionou. Surgiu assim o contracolonialismo. O 
contracolonialismo é simples: é você querer me colonizar e eu 
não aceitar que você me colonize, é eu me defender. O contra-
colonialismo é um modo de vida diferente do colonialismo. O 
contracolonialismo praticado pelos africanos vem desde a Áfri-
ca. É um modo de vida que ninguém tinha nomeado. Podemos 
falar do modo de vida indígena, do modo de vida quilombola, 
do modo de vida banto, do modo de vida iorubá. Seria simples 
dizer assim. Mas se dissermos assim, não enfraqueceremos o 
colonialismo. Trouxemos a palavra contracolonialismo para 
enfraquecer o colonialismo (Bispo dos Santos, 2023, p. 36).

Juntamo-nos a Nego Bispo nas estratégias para enfraquecer o 
colonialismo, e quem sabe de quebra também possamos enfra-
quecer um pouco os machismos, os racismos, os capacitismos 
e outros ismos que já tardam em serem suplantados.

Corpo em chamas, por Vivian Schmitz

Embrenhando-nos, pois, agora, em questões de gênero e femi-
nismos a partir do eixo temático corpo em chamas, compartilho 
reflexões da pesquisadora e ativista guarani Geni Núñez, que 
menciona e explicita as religiões cristãs como fonte de violência 
e opressão, e afirma que “toda hegemonia só se constrói através 
da violência, do apagamento, do epistemicídio” (Lessa; Núñez, 
2021, p. 53). A autora questiona:

Em qual religião pessoas dissidentes do gênero merecem ser 
queimadas no inferno? Em qual se postula a submissão das 
mulheres? Respondo com segurança: na mitologia cristã. [...] 
Por vezes, dizem que o responsável por essas ideologias opres-
sivas é o fundamentalismo religioso, mas acho desonesto não 
explicitarmos que não é qualquer religião, é a cristã. O projeto 
de impor seu deus como único verdadeiro, como único cami-
nho a todes, como única forma para todo o planeta não é um 
traço nosso (Lessa; Núñez, 2021, p. 48).

Assim, relacionamos a colaboração de Núñez ao que também 
é exposto por Ramón Grosfoguel em seu artigo, A estrutura 
do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: racismo/
sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do 
longo século XVI (2016). O último genocídio/epistemicídio 
abordado pelo autor neste escrito é o genocídio/epistemicídio 
cometido contra as mulheres que transmitiam, de geração 
para geração, o conhecimento indo-europeu nos territórios 
europeus. Fato histórico que foi instituído como A Santa 
Inquisição ou Caça às Bruxas, promovida pela Igreja Cristã 
Católica. Ramón convoca, por sua vez, a filósofa Silvia Federici 
a partir da obra Calibã e a Bruxa, e nos conta:

A tese da autora é de que [...] a escravização de africanos 
nas Américas e a caça de mulheres na Europa (são) como 
dois lados da mesma moeda: a acumulação de capital, em 
escala global, com a necessidade de incorporar trabalho no 
processo de acumulação capitalista. Para atingir este objetivo, 
as instituições usaram métodos extremamente violentos. 
Ao contrário do que ocorreu com o epistemicídio contra 
as populações indígenas e muçulmanas, quando milhares 
de livros foram queimados, no caso do genocídio contra as 
mulheres indo-europeias não houve livros queimados, pois, 
a transmissão de conhecimento acontecia, de geração para 
geração, por meio da tradição oral. Os “livros” eram os cor-
pos das mulheres e, de modo análogo ao que aconteceu com 
os códices indígenas e com os livros dos muçulmanos, elas 
foram queimadas vivas (Grosfoguel, 2016, p. 42, grifo nosso).

Entendendo os corpos de mulheres como lugar de conheci-
mento vivo e pulsante, que historicamente sofreu variados tipos 
de epistemicídio, inclusive o genocídio literal nas fogueiras 
da Inquisição, trazemos esta noção de corpo em chamas. Em 
meu Mestrado, pesquiso mulheres em cena e dramaturgia au-
toficcional pelo viés do prazer, a partir de sons corporais como 
gargalhadas, gemidos, gritos etc. Busco acionar esses dispositivos 
como possíveis catalisadores de prazer em corpos que pouco ou 
nunca tiveram acesso (ou mesmo direito) a senti-lo. 

Em nossas aulas presenciais no componente com o professor 
Pizarro, e mesmo em outras aulas com abordagem somática que 

ISSN 2238-5630
Brasília-DF, v. 14, n. 3, setembro-dezembro de 2025

Alice Nascimento da Cunha Magalhães; Milianie Lage 
Matos; Vivian Gabriele Schmitz.

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

4

já tive contato ao longo da vida pessoal e profissional, sinto as 
práticas somáticas muito alinhadas com essa busca que venho 
empreendendo em minha pesquisa. A partir de uma percepção 
e escuta mais profunda do soma como um corpo vivo, é pos-
sível ativar estados, movimentos e sons corporais capazes de 
atuar como catalisadores de prazer para todos os corpos, mas 
talvez de modo ainda mais potente para aqueles corpos pouco 
acostumados a experimentá-lo. 

Mas será que estamos dispostas? Junto-me a Susan Aposhyan 
(2001), quando ela questiona:

Estamos dispostos, como seres humanos, a nos aprofundar 
nos mistérios, na força e nas potencialidades do nosso corpo? 
[...] Podemos sentir em nosso corpo a inseparabilidade entre 
sexualidade e espiritualidade? Podemos experimentar a con-
tinuidade da sensação conectando as necessidades individuais 
e as necessidades grupais? Reconhecemos a comunidade in-
terior de nosso corpo, para entrar em comunhão com outros? 
(Aposhyan, 2001, p. XII).

Além disso, bem como Núñez, Grosfoguel e Federici, 
Aposhyan também reconhece estruturas históricas, sociais 
e sobretudo religiosas que dificultam muitíssimo essa 
disposição ao (desafiador) processo de integração corpo-
mente, especialmente para corpos de mulheres, corpos que 
ardem e sangram.

O Antigo Testamento, por exemplo, ensina que o corpo, ve-
ículo do pecado, deve ser purificado e transcender. O corpo 
das mulheres, que verte sangue todo mês e representa uma 
tentação sexual para os homens, é tido como particularmente 
pecaminoso. Assim, a Terra, o corpo e as mulheres, todos se 
movem para um lugar de difamação. Na fixação nos céus, na 
vida após a morte e num salvador externo, há um movimento 
em direção oposta a “colocar a mente em harmonia com o corpo” 
(Aposhyan, 2001, p. 6).

Diante de um desafio de dimensões assim tão estruturais para 
corpos que, quando não queimados de fato, foram amplamen-
te sufocados e reprimidos em suas potencialidades, resta-nos 
insistir na percepção do corpo-vivo, no corpo em chamas, que 
arde em possibilidades, que insurge contra a colonização da 
qual foi objeto primeiro, capaz de engendrar rotas de fuga e de 
sobrevivência. Nesse sentido, chamamos novamente a colabora-
ção de Juliano Gadelha que, ao final de seu artigo, propõe uma 
objetividade sensível, ou objetividade corporificada, noções 
que me parecem dialogar bem com a ideia de corporalização 
das práticas somáticas:

[...] uma espécie de sabedoria invisível, manifesta pelos sa-
beres do corpo que atravessam os corpos marcados e os 
não marcados, situando-se num campo de forças locali-
záveis somente pelo sensório. Trato de uma objetividade 
não racional. Proponho uma objetividade sensível, cuja 
racionalidade só se torna possível advinda de outras esferas 
de pensamento-ação com os mundos. Essa objetividade é 
invisível, porque não se permite ver nem pelas visões da-
quele que não se vê como singular – o mundo hegemônico 
universal –, tampouco pelo olho daquele cosmo que já não 
consegue exercer a capacidade de fuga. [...] Aposto em um 
saber que se efetiva na dimensão do corpo para com outros 
mundos que já não podem ser vistos em relação aos mundos 
anteriores, ainda que coabitem com eles certos espaços e 
tempos. A objetividade corporificada, tal como proponho, é a 
performance de efetivação de alguma fuga, a manutenção de 
uma reserva à parte do mapa, fazendo do corpo uma guerrilha 
(Gadelha, 2019, p. 20).

Objetividade corporificada e mapas com rotas de fuga são ideias 
que me remetem amplamente ao mapa do meu corpo-pesquisa 
que desenvolvi nas aulas. De dentro para fora e de fora para 
dentro, fluindo entre centros e extremidades, flechas, chamas 
e espirais, objetivei minha corporalização e tracei possíveis 
rotas de fuga, sobretudo através das sensações de prazer e das 
conexões espirituais, como tento dar a ver no registro abaixo:

Figura 1 – Mapa Somático de Vivian Schmitz

Fonte: Acervo pessoal.

POLISSEMIA SOMÁTICA SOBRE CORPO

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

5

Sou e estou aquela que arde e geme, apoiando-se nos órgãos e 
no eixo Exu 

Mulher,
 a (D)eixa Pombagira. 

Com os pés âncora-jados nas raízes do solo, a cabeça ori-entada 
para a guiança espiritual e o períneo conectando e espiralando 

a energia captada destes dois polos. 
Ao mover-se pelo seu eixo-caminho, esta energia enche meu 
coração de calor, meus pulmões de ar e minhas pregas vocais de 
som, que saem potencializados da minha vulva-boca pra fora.
Mar, Serpente, Barravento, Ventarola, Sangue. No momento 

desde agora. 
Vivian Schmitz, 2024.

Corpo acervo, por Alice N. C. Magalhães 

Em minha pesquisa de mestrado, intitulada Natureza de 
Um Corpo Impossível: Desobediências escritas, contadas e 
performadas, investigo o arranjo triádico corpo – memória 
– escrita-poética. Um estudo que valida modos não hege-
mônicos de transmissão e aprendizado de saberes, e estes 
saberes e aprendizados como tecnologias de manutenção 
e cultivo de formas de vida contracoloniais. Neste estudo, 
debruço-me intrinsecamente a uma prática criando sentidos 
por meio da mistura de linguagens artísticas. Caminho em 
contínua construção através de estudos do circo, da dança, 
da performance, da música, do teatro e da literatura, onde 
utilizo uma técnica em função da outra, resultando em uma 
prática híbrida que, como contribui Lúcia Santaella (2023, 
p. 135), trata-se de “linguagens e meios que se misturam, 
compondo um mesclado interconectado de sistemas de sig-
nos que se juntam para formar uma sintaxe integrada.” 
Nesta investigação, no que na tríade diz respeito ao corpo, 
era antes nomeado por corpo como mapa de vivências. No 
entanto, ao participar do componente curricular lecionado 
pelo professor Dr. Diego Pizarro, onde uma das atividades 
propostas era a construção individual e coletiva de mapas 
somáticos, atentei-me à abstração de que um mapa pode vir 
a suprir a intenção de comunicar sobre o corpo que carrega 
em si trajetórias, caminhos percorridos e/ou a percorrer, 
nossos excessos e faltas, memórias e esquecimentos. Porém, 
quando escrevo mapa, tenho ideia de precisão. Como a ima-
gem de abrir sobre a mesa um mapa, e dali, com possível 
exatidão, me localizar. Há quem não saiba ler mapas. Há 
quem mesmo com mapas em mãos se perca. Há estradas e 
rios que mudam de lugar. Porém, ao observar o mapa que 
me sobreveio desenhar neste contexto/componente, percebo 
que de algo tão coeso como um mapa, escapam o dinamismo 
e subjetividades de um corpo. 

Figura 2 – Mapa Somático de Alice N. C. Magalhães

 

Fonte: Acervo pessoal.

Por conseguinte, inauguro a ideia de corpo acervo. Em 
uma rápida busca sobre o termo acervo em plataforma on-
-line, encontro as palavras: reunião de patrimônio; valioso; 
cultural; herança – Definições que se conectam com a imagem 
que vislumbro quando penso em acervo: um lugar quase todo 
preenchido. Carregado de elementos, não necessariamente 
organizado, ainda que a definição de organização seja múl-
tipla. E, a parte principal desta imagem: um lugar com tanta 
informação, a ponto de não ser possível encontrar algumas 
delas, mesmo quando se procura. Ou ainda, com tanto con-
teúdo, a ponto de nem mesmo procurar, por não ocorrer que 
eles existam. O corpo acervo vem a ser o acúmulo de todas 
as experiências, artísticas ou não. É a ação do consciente e do 
inconsciente; o seguimento e o resultado contínuo de técnicas, 
repertório, histórias e experiências; conjuntura não linear 
e atemporal de nossas faltas e excessos ao longo do existir; 
integrativo, confluente, somático e memorial; ferramenta 
emancipatória e prenhe de tecnologias de autonomia. Colo 
aqui uma possível tradução da imagem de corpo acervo em 
escrita poética:

Sou a cúspide dos acontecimentos
A curva do vento no avarandado da saia da menina

O silêncio depois do começo
A morte da morte no findo olhar

A gagueira da memória ao se levantar do sono
…

Ressalvo-me e dirijo-te:

ISSN 2238-5630
Brasília-DF, v. 14, n. 3, setembro-dezembro de 2025

Alice Nascimento da Cunha Magalhães; Milianie Lage 
Matos; Vivian Gabriele Schmitz.

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

6

Nos que dizem passagem,
feitura e projétil,

contra cactos de contratempo:
soluços, cirandas e paragem
Até o ontem que tão logo ali

me espera sentado à beira da estrada
costurando uma esteira de palha e
desfiando cana no fio da navalha

Sobre tecnologias do corpo acervo, trago uma passagem 
de Nêgo Bispo, quando conta da estratégia de autorregu-
lação a qual recorria em situações de distanciamentos dos 
seus costumes:

No caminho da roça, os pássaros continuavam com as suas 
cantigas, comemorando a fartura que haviam encontrado 
ao colher os frutos das árvores. Eles também nos contavam 
sobre outras vidas que passavam por perto naquele momento, 
fosse por uma questão de segurança e proteção ou apenas 
enunciando que o ambiente estava sendo ampliado com mais 
presenças. Essas são as memórias recorrentes, para as quais eu 
volto sempre que encontro um obstáculo na minha caminha-
da. É onde me reanimo e é de onde sou novamente remetido, 
agora com força maior, que ultrapassa os obstáculos e dá 
continuidade ao percurso. (Bispo dos Santos, 2023, p. 10-11).

Convido, ainda, à ideia de que o corpo é um acervo de afetos 
(no sentido de que somos transpassados pelo que nos ocorre), 
levando-nos a uma perspectiva da Somática como Pesquisa, 

Compreendendo a Cultura como uma faceta da experiência 
somática, ela estabelece a ligação entre a identidade e o lugar 
que se habita, para iluminar o modo como a mudança de con-
texto político, social e geográfico afeta a identidade do sujeito, 
pois ela é forjada na relação entre o sujeito, as pessoas, as coisas 
e o lugar em que ele habita (Grebler; Pizarro, 2019, p. 14).

É ao pensamento pós-positivista da Somática que empare-
lho a ideia de que somos sujeito e objeto de nossas pesquisas, 
divergente de frentes hegemônicas. E como mulher artista e 
pesquisadora, em um contexto em que marcadores sociais e 
divisores discriminatórios determinam explicitamente quem 
tem e quem não tem sobrevivência franqueada em um sistema 
patriarcal neoliberal, penso que a investigação do corpo acer-
vo aborda um complexo temático relevante para um grupo 
diverso que sofre silenciamentos. “Assumir a subjetividade 

revela a intenção, política e artística, de propor contrapontos 
à lógica do universal, objetivo e impessoal, que afirma um 
sistema ‘que reflete os interesses políticos específicos de uma 
sociedade branca colonial e patriarcal’, como analisa a intelec-
tual e artista Grada Kilomba (2016)"1 por Fagundes e Kersting 
(2021, p. 170). É nesta conjuntura que o corpo acervo se torna 
uma investigação ética. Tanto no resgate de tecnologias de 
sobrevivência de grupos inferiorizados, quanto para criação 
de novas ferramentas de desmanche do sistema vigente. 

Nosso feminismo não nasce em nós, foi herdado e transfor-
mado devido a um sistema de injustiças ao qual opomos a 
luta. Esse sistema se alicerça como razão patriarcal, e a uto-
pia, a ideia de que um outromundo – e melhor – é possível, 
atrapalha a sua lógica. A utopia feminista fala de um outro 
mundo possível, em que ser mulher não significa ser o desti-
natário de todo tipo de violência. Não devemos negligenciar 
que, no patriarcado, o destino das mulheres é a violência 
(Tiburi, 2018, p.32).

Distante de uma ideia utópica, mas acerca das epistemolo-
gias que tardiamente estão sendo validadas e implementadas 
como saberes nos meios acadêmicos, é que arremato este pen-
samento sobre corpo acervo, amparada na ideia de começo, 
meio e começo, de Nêgo Bispo, acreditando que estamos mais 
próximos de possíveis mudanças de paradigmas.

Até hoje tivemos um processo de colonialismo potente e bem 
articulado, que usou a política com todas as suas nuances. 
Agora, entretanto, está acontecendo algo interessante. Os 
seres estão começando a falar em autogestão. Estamos em 
um momento muito especial. Falamos de cosmologia ao invés 
de falar de teoria ou ideologia. Falamos de território, em vez 
de falar de fábrica. Falamos de aldeia, quilombo e terreiro, 
em vez de espaço de trabalho. O mundo do trabalho não é 
mais o mundo em debate, não está mais impondo a pauta, 
está sendo substituído pelo mundo do saber, pelo mundo do 
viver (Bispo dos Santos, 2023, p. 52).

E acreditando que a visão cosmológica é uma parente do 
feminino, valho-me de metáforas para dizer que por mais que o 
patriarcado capitalístico globalitário seja rochoso, a fluência das 
águas do rio sabe seguir, por cima, por baixo, por entre, “tanto 
bate até que fura”, continuando, transmitindo, aprendendo e 
preenchendo o corpo acervo.

1 KILOMBA, G. Descolonizando o conhecimento: uma palestra-performande de Grada Kilomba. MIT SP, São Paulo, 2016. Disponível em: http://joaocamillopen-
na.files.wordpress.com/2018/05/kilomba-grada-ensinando-atransgredir.pdf Acesso em: 13 nov. 2018.

POLISSEMIA SOMÁTICA SOBRE CORPO

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

7

Corpo [des]contínuo, por Milianie Lage Matos

Em nossa trilogia multívoca do soma, reflito sobre a desconti-
nuidade do corpo por meio da morte. Tomemos o significado da 
palavra “descontínuo” no dicionário Houaiss (2015, p. 309): “adj. 
que apresenta interrupções; que não tem continuidade [...]”. Na flu-
ência do corpo-texto, sigo inspirada na “guerra das denominações” 
inaugurada por Nêgo Bispo (2023), mencionada na introdução 
dessa polissemia. Percebo que na palavra “descontinuidade” está 
contida a palavra “continuidade”. Assim, sobre o significado de 
morrer e ancestralizar, penso no entrelaçamento entre cosmologias 
indígenas e quilombolas com a origem hindu do termo soma.

Para isso, através das proposições teórico-práticas no com-
ponente Epistemologias Somáticas na Pesquisa Artística, an-
coro-me na abordagem metodológica conduzida pelo Prof. Dr. 
Diego Pizarro, que compreendo como um modo de cartografia 
corporalizada da pesquisa. Conforme Pizarro (2020, p. 35), em 
um dos objetivos específicos de sua tese, trata-se de “[...] so-
nhar com uma anatomia corporalizada como materialização de 
mundos possíveis.” Ainda nas palavras de Pizarro (2020, p. 207), 
por corporalizar entende-se que “toda experiência se registra 
em nossas células quando nos atravessa, e abrir nossa escuta 
para a consciência celular é o primeiro passo para o processo 
de corporalização das experiências.” 

No decorrer dos encontros, concordamos que a palavra 
“epistemologias” não era suficiente para abarcar as dimensões 
somáticas, de modo que, informalmente, intitulamos o compo-
nente de Cosmologias Somáticas. Portanto, sempre que neces-
sário, peço licença poética para me referir dessa maneira aos 
experimentos realizados no espaço-tempo do semestre letivo de 
2023.2. A seguir, partilho um registro do mapa que desenvolvi.

Figura 3 – Mapa Somático de Milianie Lage Matos. Giz pastel sobre 
papel metro pardo.

Esta corporalização cartográfica me oferece mais pistas so-
bre os caminhos da minha pesquisa do que os que pude elaborar 
aqui. Por isso, nesse texto, abordarei o recorte criado a partir 
das relações com minhas colegas de escritas e com algumas 
das leituras propostas, com base nas cosmologias Quilombola 
(Santos, 2023) e Indígena (Krenak, 2022), considerando possi-
bilidades de confluências com as cosmopercepções (Oyěwùmí, 
2021) no campo da Somática (Fernandes, 2018; Pizarro, 2020). 

Darei atenção especial ao livro A terra dá, a terra quer (2023), 
de Antônio Bispo dos Santos, pois ele foi parte fundamental 
de nossas reflexões. Senti-me espiritualmente conectada com 
o autor justamente no período em que ocorreu sua passagem 
para outra dimensão existencial. Assim, peço licença ao Mestre 
Antônio Bispo dos Santos, bem como à egrégora que o guia, 
para citá-lo, e sobretudo, agradeço a dedicação em escrever os 
saberes orais de sua família e de seu quilombo, tornando-os 
acessíveis e capazes de atravessar fronteiras culturais.

 Morrer ou Ancestralizar?

“Ando me sentindo no colo da ancestralidade e quero 
compartilhar isso.”

(Bispo dos Santos, 2023, p. 5)

Quando perdemos uma pessoa querida, ou alguém de signi-
ficativa representatividade social, principalmente vítimas de 
violência, costumamos dizer que tal pessoa teve a vida interrom-
pida, ceifada ou que tivemos uma grande perda. Essa perda está 
relacionada à ausência corpórea, à descontinuidade dos proces-
sos biológicos, anímicos, psíquicos, culturais, sociais, políticos, 
intelectuais, religiosos, criativos, artísticos... multirrelacionais. 

A morte pode ser estudada sob todas essas múltiplas pers-
pectivas confluentes supracitadas, mas de modo geral, ela não 
é uma visita esperada, apesar da certeza de sua chegada. Na 
perspectiva psiquiátrica, segundo Kübler-Ross (1996, p. 14), “em 
nosso inconsciente a morte nunca é possível quando se trata de 
nós mesmos.” Paira o medo do desconhecido, da descontinui-
dade da vida aqui na terra, da ausência, do esquecimento e da 
solidão. Enfrentar a própria finitude exige coragem e humildade. 

Ao pensarmos sobre a descontinuidade do corpo, não apenas 
como uma interrupção biológica, mas como uma transição de 
estados de existência, percebo a ancestralidade como um campo 
de continuidade, onde a presença física dá lugar a outras formas de 
manifestação. Dessa maneira, os aspectos multirrelacionais se fazem 
presentes através das memórias corporalizadas e compartilhadas. 

Nas perspectivas cosmológicas Indígenas e Quilombolas, 
e suas variadas maneiras de celebrar a existência, conflui o 
sentimento de pertencimento à comunidade, que orienta ao 
envolvimento de si com toda a Terra, o Sol, a Lua, as Estrelas 
e a Ancestralidade. A morte não é o fim, mas uma passagem 

Fonte: Acervo pessoal.

ISSN 2238-5630
Brasília-DF, v. 14, n. 3, setembro-dezembro de 2025

ISSN 2238-5630
Brasília-DF, v. 14, n. 3, setembro-dezembro de 2025

Alice Nascimento da Cunha Magalhães; Milianie Lage 
Matos; Vivian Gabriele Schmitz.

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

8

para um estado de conexão mais profundo com a terra, com o 
coletivo e com o sagrado. Um modo circular de convívio que 
se opõe ao dualismo e ao binarismo, dialogando com o tempo 
espiralar, consoante com a Professora Dra. Leda Maria Martins:

O tempo espiralar resulta de múltiplas imbricações: a de um 
movimento cósmico, simultaneamente retrospectivo e prospec-
tivo, no qual se incluem todos os seres e todas as coisas, ou seja, 
tudo o que existe em suas várias formas e âmbitos de existir e 
de ser, todos os fenômenos naturais e transcendentais, desde as 
relações familiares mais íntimas às práticas e expressões sociais 
e comunais mais amplas e mais diversificadas; as materialidades 
do agora, assim como as epifanias do porvir; e ainda a emana-
ção e ressonância das forças e energias vitais que pulsam no 
movimento e asseguram a sobrevivência de todos os seres e do 
cosmos, em sua integralidade e totalidade. (Martins, 2021, p. 207)

Esse entendimento ressoa de maneira potente com as 
cosmologias somáticas, que percebem o corpo como uma 
unidade viva em transformação constante. Somos seres pulsio-
nais, relacionais, em movimento no espaço-tempo dinâmico 
(Fernandes, 2018). Na Somática, o corpo é tanto expressão 
individual quanto resultado de influências históricas e am-
bientais, em diálogo com o cosmos. Do mesmo modo, as cos-
mologias que evocam a continuidade pós-morte igualmente 
enfatizam a relação entre corpo, território e comunidade. A 
descontinuidade, portanto, pode ser entendida não como um 
rompimento definitivo, mas como uma mudança de estado, 
num ciclo que perpetua outras continuidades.

Ao integrar essas diferentes perspectivas, busco uma con-
fluência que possa ampliar nossas percepções sobre o viver e o 
morrer. O termo soma, em sua origem mais antiga, no hinduís-
mo, refere-se ao corpo como uma totalidade viva, expandida à 
espiritualidade, ecoando com o pressuposto de que o corpo não 
se limita à matéria física. Soma pode ter diferentes significados, 
conforme elucida Pizarro: 

A relação de corpo [...] com cântaros de fermentação de bebidas 
e seus processos remete a uma memória ainda mais antiga, a 
da mitologia da tradição hindu, cujos vedas reiteradamente 
se remetem ao soma. (Pizarro, 2020, p. 160) [...] [E também] 
como uma bebida sagrada, inicialmente servida como água 
pura da chuva, possivelmente purificada, encantada com hinos 
sagrados e reservada em cântaros para o consumo ritualístico. 
Posteriormente, ativador de uma erva alucinógena. (Pizarro, 
2020, p. 162-163)

Segundo o Professor Dr. Roberto de Andrade Martins (2011), 
os Vedas são hinos contidos no Ṛ g-Veda, livro composto há 
mais de três mil anos, sendo considerado o repositório de uma 

profunda sabedoria e religiosidade indiana. Tenho interesse 
particular por esse último significado do termo soma, pois ele me 
conduz por caminhos profícuos que são relevantes à pesquisa. 
Vale ressaltar que o conhecimento indiano é bastante complexo 
e antigo, demandando estudos mais aprofundados. Entretanto, 
para essa reflexão, podemos identificar características que apro-
ximam os povos quilombolas e indígenas brasileiros, africanos 
e indianos, tais como: a diversidade cultural bio-integrativa 
e o cultivo dos saberes ancestrais. Esses povos passaram por 
processos colonizatórios pelos europeus; enfrentam grandes 
desigualdades sociais e alta corrupção, ao mesmo tempo, em que 
possuem regiões economicamente emergentes. São detentores 
de conhecimentos espirituais milenares e práticas voltadas para 
a saúde e o bem-estar em comunidade, que envolvem a arte e 
a criação ou invenção de si. 

Para orientar imageticamente as possíveis relações entre 
esses territórios elaborei um mapa que compartilho a seguir: 

Figura 4 – Desenho de um recorte do mapa do mundo. Giz de cera 
e hidrocor sobre papel.

Fonte: Acervo pessoal.

Parece não ser mera coincidência, mas uma “confluência”. 
A cosmopercepção do corpo expandido e biointegrado 
aparece nessas cosmologias, rompendo com os paradigmas 
hegemônicos do colonialismo “euro-branco-ocidental” 
(Dumas, 2022). As culturas ocidentais, oriundas do 
império romano medieval com suas bases judaico-cristãs, 
desenvolveram o absolutismo e, posteriormente, o Estado 
Liberal até a atualidade, impondo modos de existir, por meio 
da “micropolítica do poder punitivo” (Foucault, 2006) e da 
“necropolítica” (Mbembe, 2018). 

Trata-se de uma política de subestimação, de controle e 
de dominação do corpo; quem a nega é punido com a morte. 
Enganam-se ao considerar a morte um fim absoluto e a solução 
para o triunfo colonial. A morte pode ser o fim para algumas 
pessoas, especialmente para aquelas que defendem a supremacia 
capitalista, que já estão mortas em “vida”, pois o apocalipse 
bíblico é a morte de suas teorias (Bispo dos Santos, 2023).

POLISSEMIA SOMÁTICA SOBRE CORPO

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

9

Contrariamente, nas tradições quilombola, indígena e hin-
du, o corpo é, de modo geral, considerado sagrado, sendo o 
vínculo dos profundos mistérios da centelha cósmica da vida. 
Efêmera experiência do existir, onde habita a sabedoria. É nele 
que tudo reside e se integra no todo. E jaz... para a eternidade 
dançante infinita, metamorfosear-se na plenitude. Mas, por 
que morremos? Há mais coisas que não entendo do que as que 
suponho entender...

Para Ailton Krenak (2022, p. 38), “Os orixás, assim como os 
ancestrais indígenas e de outras tradições, instituíram mundos 
onde a gente pudesse experimentar a vida, cantar e dançar, mas 
parece que a vontade do capital é empobrecer a existência.” 
Para contracolonizar, consagremos a efemeridade corpórea, 
que, através da morte se integra à Mãe Terra. Assim, ao ances-
tralizar, o corpo se torna memória viva, inscrita nos tecidos 
do coletivo, seja através das narrativas orais, da terra que se 
torna corpo, do corpo que se torna terra, ou das práticas que 
invocam a memória dos antepassados.

A partir da compreensão de que a espiritualidade é integrante 
da vida, agradecemos a Antônio Bispo dos Santos, que ancestra-
lizou no dia 03/12/2023 (três de dezembro de dois mil e vinte e 
três), durante a escrita deste texto. Seu legado é uma referência 
imprescindível nos currículos acadêmicos para contracolonizar a 
educação e fortalecer a circularidade dos “saberes orgânicos”, novas 
denominações e cosmopercepções de pertencimento à Terra.

Firmeza no coração. Força e Luz. Que a Terra Sagrada te 
acolha na biointegralidade cósmica e que seu espírito se eleve. 
Que a Energia Fecunda e Infinita te acompanhe no trajeto à Casa 
Espiritual... e de novo ao corpo-casa. O que tinha para fazer foi 
feito. Deixa-nos saudades, memórias e fortes bases que alicerçam 
os movimentos contracoloniais. Gratidão, Mestre Nêgo Bispo!

ASPECTOS CONCLUSIVOS

Episteminicídio, neologismo inventado
para definir as descontinuidades de corpos-mulher,
para refletir sobre ‘corpos-acervo’, corpos-memória,
corpos-território, corpos-caminho, corpos-floresta,

corpos-sabedoria que metamorfoseiam
a experiência de morte das fogueiras inquisitórias

em nascimentos de chamas anímicas
que corporalizam espírito fogo e

ancestralidades, selando o ciclo infinito… continuum…
Milianie Matos, 2023.

Em nosso trílogo somático reconhecemos a versão ocidental 
do uso da Somática, ao mesmo tempo em que a percebemos 
como um antídoto contra o dualismo, o binarismo, o mecani-
cismo, o reducionismo, o patriarcalismo, o capitalismo e suas 
variantes. Evocamos a biointegralidade do soma em corpo em 

chamas, corpo acervo e corpo (des)contínuo, reconhecendo o 
corpo em suas potencialidades, expandindo-se para além de 
ser apenas um repositório de experiências, para se tornar um 
campo de transformação, articulando novos modos de ser-estar 
no mundo. Dessa maneira, corpo acervo extrapola os limites 
do acúmulo de experiências Trata-se de corpo integrativo, con-
fluente, somático, memorial, como dito anteriormente “prenhe 
de tecnologias de autonomia”.

Assim, insistimos na percepção de corpo vivo, de corpo em 
chamas, corpo que se transforma em um lugar de transição, 
em que sua efemeridade ardente abre espaço para uma nova 
percepção de existência, onde o corpo físico deixa de ser o único 
receptáculo do ser. A morte revela a finitude corpórea, o corpo 
[des]contínuo, desvelando uma inflexão sobre vida e desco-
nhecido, em que material e imaterial se encontram, desfazem 
e refazem. Através da ruptura da continuidade física surge uma 
questão: o que permanece quando o corpo cessa? Reconsiderar 
as potencialidades do corpo-vivo (soma) e a perpetuação da 
vida por meio de práticas e memórias ancestrais, permite-nos 
viver mesmo diante das interrupções que o corpo pode sofrer.

Nesse entrelaçamento de cosmologias, é possível vislumbrar 
uma prática de corpo que transcende as divisões impostas pela 
modernidade ocidental. A Somática como pesquisa nesse con-
texto, não se limita ao cuidado individual, mas se abre a uma 
ética de corpo coletivo, um soma que é em si território e forças 
ancestrais. É nessa confluência que ressignificamos o morrer, 
não como uma ausência, mas como uma presença transformada, 
onde corpo e memória, “corpo acervo” e “corpo em chamas” se 
fazem contínuos na tessitura do coletivo.

Portanto, confluímos na ideia do corpo-tempo, corpo-agora, 
pois o futuro é ancestral (Krenak, 2022). Celebremos, dance-
mos e cantemos os ciclos, pois “Somos povos de trajetórias, 
não somos povos de teoria. Somos da circularidade: começo, 
meio e começo. As nossas vidas não têm fim. A geração avó é 
o começo, a geração mãe é o meio e a geração neta é o começo 
de novo.” (Bispo dos Santos, 2023, p. 66) 

A ideia de continuidade espiritual ou cultural reconfigura 
nossa compreensão de soma, pois seja no campo biológico, espi-
ritual ou filosófico, a morte não é um fim definitivo, mas sim, o 
limiar entre diferentes formas de ser. Dessa maneira, defendemos 
que é possível ativar estados, percepções e estratégias de fuga, 
de sobrevivência e cura, tanto individuais quanto coletivas, em 
conexão com cosmologias outras que não as eurocentradas. 

REFERÊNCIAS

APOSHYAN, Susan. Inteligência natural: integração corpo-
-mente e desenvolvimento humano. Trad. Leila Mascioli. São 
Paulo: Manole, 2001.
 

ISSN 2238-5630
Brasília-DF, v. 14, n. 3, setembro-dezembro de 2025

Alice Nascimento da Cunha Magalhães; Milianie Lage 
Matos; Vivian Gabriele Schmitz.

e16



Karina Marcon; Élsi Inês Ferster; Igor Marcus Carvalheiro.
ISSN 2238-5630

Brasília-DF, v. 13, n. 2, maio-agosto de 2024

10

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São 
Paulo: Ubu Editora; PISEAGRAMA, 2023. 

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de 
experiência. In: BONDÍA, Jorge Larrosa (Org.). Tremores: Escri-
tos sobre experiência. Belo Horizonte: Autêntica, 2015. p. 15-34.

DUMAS, Alexandra Gouvêa. Nomear é dominar? Universaliza-
ção do teatro e o silenciamento epistêmico sobre manifestações 
cênicas afro-brasileiras. Revista Brasileira Estudos da Presença, 
Porto Alegre, v. 12, n. 4, 2022. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/
index.php/presenca/article/view/121806. Acesso em: 29 nov. 2023. 

FAGUNDES, Patricia; KERSTING, Juliana. Dramaturgias da 
Experiência: corpo, autobiografia, e feminismos na criação de 
No te pongas flamenca! Repertório, Salvador, ano 24, n. 36, 
p. 170-178, 2021.1. Disponível em: https://periodicos.ufba.br/
index.php/revteatro/article/view/38183. Acesso em: 07 dez. 2023.

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumu-
lação primitiva. São Paulo: Elefante, 2017.

FERNANDES, Ciane. Dança Cristal: da Arte do Movimento à 
Abordagem Somático-Performativa. Salvador: EDUFBA, 2018.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 
Petrópolis: Vozes, 2006.

GADELHA, José Juliano. O Sensível Negro: rotas de fuga para 
performances. Revista Brasileira Estudos da Presença, Porto 
Alegre, v. 9, n. 4, e85298, 2019. Disponível em: https://seer.ufrgs.
br/presenca. Acesso em: 30 set. 2023.

GREBLER, Maria Albertina Silva; PIZARRO, Diego. A somática 
e as artes da cena: fricções da experiência e sua influência 
no ensino superior e na cultura contemporânea – parte II. 
Repertório, Salvador, ano 22, n. 32, p. 10-20, 2019.1. Disponível 
em: https://periodicos.ufba.br/index.php/revteatro/article/
view/33437/19423 Acesso em: 3 dez. 2023.

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas 
universidades ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico 
e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 
Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 25–49, 2016. Disponí-
vel em: https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/
view/6078 Acesso em: 8 dez. 2023.

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência 
para o feminismo e o privilégio da perspectiva parcial. Cadernos 
Pagu, Campinas, v. 5, p. 07-41, 1995. 

HOUAISS, Antônio Houaiss; VILLAR, Mauro de Salles; MELLO, 
Francisco Manuel de. Pequeno dicionário Houaiss da língua 
portuguesa. São Paulo: Moderna, 2015. 

KILOMBA, Grada. Descolonizando o conhecimento: uma 
palestra-performance de Grada Kilomba. MIT SP, São Paulo, 
2016. Disponível em: http://joaocamillopenna.files.wordpress.
com/2018/05/kilomba-grada-ensinando-atransgredir.pdf Acesso 
em: 13 nov. 2018

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2022.

KÜBLER-ROSS, Elizabeth. Sobre a morte e o morrer: o que os 
doentes têm a ensinar a médicos, enfermeiras, religiosos e aos 
seus próprios parentes. 7ª. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1996.

LESSA, Luma; NÚÑEZ, Geni. Luta e pensamento anticolonial: uma 
entrevista com Geni Núñez. Revista Epistemologias do Sul, Foz 
do Iguaçu v. 5, n. 2, 2021. Disponível em: https://revistas.unila.edu.
br/epistemologiasdosul/article/view/3482 Acesso em: 8 dez. 2023.

MARTINS, Roberto de Andrade. As dificuldades de estudo 
do pensamento dos Vedas. In: FERREIRA, Mário; GNERRE, 
Maria Lucia Abaurre; POSSEBON, Fabricio (org.). Antologia 
Védica. Edição bilíngue: sânscrito e português. João Pessoa: 
Editora Universitária UFPB, 2011. p. 113-183.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: 
poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado 
de exceção e política da morte. São Paulo: n-1 edições, 2018.

PIZARRO, Diego. Anatomia corpo ética em (de)composições: 
três corpus de práxis somática em dança. 418 f. il. 2020. Tese 
(Doutorado em Artes Cênicas) – Escola de Teatro, Programa 
de Pós-graduação em Artes Cênicas, Universidade Federal da 
Bahia – UFBA, Salvador, 2020. Disponível em: http://repositorio.
ufba.br/ri/handle/ri/32962 Acesso em: 30 set. 2023.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ.́ A invenção das mulheres: construindo 
um sentido africano para os discursos ocidentais de gênero. Rio 
de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

SANTAELLA, Lucia. Culturas e artes do pós-humano: da 
cultura das mídias à cibercultura. São Paulo: Paulus, 2003.
 
TIBURI, Marcia. Feminismo em Comum: para todas, todes e 
todos. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018.

POLISSEMIA SOMÁTICA SOBRE CORPO

e16


